Das aktuelle theologische Buch

77

Das aktuelle theologische Buch

COLIN McGINN, Wie kommt der Geist in die
Materie? Das Ritsel des Bewusstseins. Aus
dem Englischen von Susanne Kuhlmann-
Krieg. C.H. Beck, Miinchen 2001. (267),
S 277, ISBN 3-406472-17-6

In den ,,Geschichten aus dem Wienerwald”,
wie sie Odén von Horvéth erzihlt, findet
sich folgende Begebenheit: Oskar, Fleisch-
hauer und nicht eben zart besaitet, muss
seine Angebetete buchstdblich iiberreden
zu einem Rendezvous. Die dem Fraulein
abgetrotzte Zustimmung lasst Oskar dann
doch nicht recht zufrieden sein und veran-
lasst ihn zu der Bemerkung: ,Jetzt mochte
ich in deinen Kopf hineinsehen konnen,
ich mocht dir mal die Hirnschale herunter
und nachkontrollieren, was du da drinnen
denkst ...” Das Ergebnis kdnnte enttdu-
schender und verheerender zugleich nicht
sein. Lieffe Oskar Marianne diese ,Behand-
lung’ angedeihen, wiirde er sie schlicht und
einfach umbringen, aulerdem wiirde er bei
Offnung des Kopfes nicht die gesuchten
Gedanken finden; auch nicht bei genaues-
tem Hinsehen, sondern blof8 das Gehirn.
Die daraus schon ersichtliche, eigentiim-
liche Art des Gegebenseins von Bewusst-
sein ldsst sich durch ein weiteres, philo-
sophisch wirkmaéchtigeres Beispiel verdeut-
lichen: Leibniz hat im § 17 der ,,Monadolo-
gie” durch das sogenannte ,Miihlengleich-
nis” die Nichterfassbarkeit des Bewusst-
seins als Gegenstand herausgestellt. Man
denke sich das Gehirn, meinetwegen das
der oben zitierten Marianne, als Miihle, in
der man umhergehen kénne. — Nirgendwo
wird man zwischen all den mechanischen
Teilen tiber einen Gedanken stolpern.

Was ist also das Bewusstsein? Wie kommt
es zustande? Unter Bewusstsein versteht
Verf. die Fahigkeit zu Wahrnehmungen,
Gefiihlen, Empfindungen und Gedanken.
Angesichts dieses weiten Begriffs von Be-
wusstsein ist es moglich, dieses - wohl
unter Abzug der Fahigkeit zu Gedanken -
auch Tieren zuzuschreiben: sie sehen, rie-
chen und haben Schmerzempfinden.

Der angesprochene Umstand, dass Be-
wusstsein nicht ein Gegebenes neben an-

deren, physikalisch erfassbaren Gegenstan-
den ist, hat nicht nur das ,Leib-Seele-Pro-
blem’ entstehen lassen, sondern auch man-
nigfache Losungsvorschlige provoziert.
Verf. vertritt folgende These: Eine Analyse
des Gehirns, wie feinkornig sie auch sein
mag, lasst uns niemals auf das Bewusstsein
stofen. Das haben auch unsere Beispiele
gelehrt. Es gibt Bewusstsein, allein: wir
kénnen es nicht erkennen. Der Teufel steckt
im Detail beziehungsweise in desem Fall in
der Begriindung, die Verf. fiir diesen Sach-
verhalt gibt: Das sei uns menschlichen We-
sen prinzipiell nicht moglich, weil unser
Verstand dies nicht zulédsst. Unser durch die
Evolution geformtes Erkenntnisvermogen ist
dazu nicht in der Lage. Der Grund fiir die
Unméglichkeit ist also nicht ein blof prakti-
scher, der sich aufs Erkennen bezdge und
sich durch Verfeinerung der Methoden auf-
heben liele, sondern ein prinzipieller, aller-
dings biologisch-naturalistisch gehaltener.
Und darin liegt das Problem.

Verf. grenzt seinen Naturalismus von zwei
anderen Positionen ab: Einerseits gegen-
iiber dem Materialismus, den er — ohne dies
so zu kennzeichnen - als reduktiven Mate-
rialismus vorstellt. Bewusstsein ldsst sich
auf Gehirnvorgénge reduzieren. (In der
Diskussion ist es {iblich geworden, diese
Art des Materialismus vom eliminativen zu
unterscheiden, der Bewusstsein tliberhaupt
leugnet. Wir werden sehern, dass Verf. eine
Spielart der dritten moglichen Position,
einen nicht-reduktiven Materialismus, ver-
tritt.) Andrerseits gegeniiber dem Dualis-
mus, der keinerlei logische Beziehung zwi-
schen Geist und Gehirn annimmt. Am Ma-
terialismus ist die Annahme zu wiirdigen,
dass Bewusstsein ,irgendwie aus Materie
hervorgeht” (139); am Dualismus wiede-
rum, dass er an der Nichtraumlichkeit des
Bewusstseins festhidlt, dass Bewusstsein
also kein physikalischer Gegenstand sein
kann.

Es gibt also das Bewusstsein, mentale Zu-
stinde, Ereignisse, ja mentale Kausalitit
(Wille), aber es fragt sich, wie Bewusstsein
entstanden ist und weiterhin, wie der Zu-
sammenhang zwischen Gehirn und Geist,
Korper und Seele, zu denken ist. Das Her-
vorgehen des Geistes aus der Materie, man



78

Das aktuelle theologische Buch

spricht von Emergenz, ist durch die Evolu-
tionstheorie Darwins, die eine empirische
Theorie ist, allerdings nicht zu erklédren:
Evolution wird dort als durch natiirliche
Selektion stattfindend gedacht. Zuféllige
Mutationen verschaffen Uberlebensvorteile
und erzeugen einen Selektionsdruck gegen-
iiber den Lebewesen derselben Gattung,
die diese nicht aufweisen. Mutation ist eine
Neuorganisation von Materie. Wie aus ,be-
wusstloser’ Materie Bewusstsein entsteht,
ist damit nicht erkldrt. Ein erstaunliches
Ergebnis fiir unser populdrwissenschaftlich
auf den Materialismus eingeschworenes
Alltagsbewusstsein. Die Evolutionstheorie
vermag die Liicke zwischen Geist und Ma-
terie also nicht zu schlieflen, darin ist Verf.
zuzustimmen.

Allerdings ist die Behauptung einer empi-
risch-genetischen Unableitbarkeit, darauf
lauft die Zuriickweisung der Evolutions-
theorie ja hinaus, aus verschiedenen Griin-
den moglich. Und hier liegt, wie gesagt, das
Problem. ,Lieber Gott”, lieBe sich diesbe-
zliglich mit dem jungen Schelling ausrufen,
Jbewahre uns vor unsern Freunden, denn
mit den Gegnern wollen wir schon fertig
werden.” Verf.’s Griinde sind zwar prinzi-
pieller, aber naturalistischer Art. Die empi-
risch-genetische Ableitbarkeit ist unserem
Erkenntnisapparat, wie er sich in der Na-
turgeschichte entwickelt hat, nicht mog-
lich. Unser Erkenntnisvermégen sei fiir be-
stimmte Zwecke geeignet, fiir andere - wie
zum Beispiel die Losung des Leib-Seele-
Problems — nicht, so wie der Fisch sich nur
im Wasser behende zu bewegen vermag.
GemaisB seinem Naturalismus kommen flir
Verf. nur natiirliche Griinde fiir das Be-
wusstsein in Frage. Ansonsten wire das
Faktum des Bewusstseins ein Wunder, das
ein Naturalist nicht gelten lassen kann.
Vielmehr ist das Bewusstsein ein Rétsel,
da ,wir irgendwelche neuen Unbeobacht-
barkeiten postulieren miissen, um das Be-
wusstsein zu erklaren” (162), ,,denn es gibt
keinen Grund anzunehmen, dass jede theo-
retisch interessante Eigenschaft der Welt
a priori wahrnehmbar sein muss” (65).

Eine andere Angabe gleichermaflen prinzi-
pieller Griinde stellt eine transzendental-
philosophisch orientierte Argumentation zur

Verfligung. Hier wird ebenfalls die empi-
risch-genetische Unableitbarkeit vertreten,
allerdings aus Griinden, die aus der Son-
derstellung des Bewusstseins resultieren.
Wahrend Verf. davon ausgeht, dass ,,irgend-
eine Eigenschaft des Gehirns fiir das Be-
wusstsein verantwortlich ist” (42), es nicht
blofe Voraussetzung, sondern ,generativ”
(109) ist, die empirische Froschung diese
Eigenschaft als notwendige und hinrei-
chende Bedingung jedoch nicht erkennen
kann, traut die transzendentalphilosophi-
sche Position empirischer Forschung nur
die Feststellung notwendiger Bedingungen
zu, ohne die es Bewusstsein nicht geben
kann, was jedoch nicht heift, dass es durch
diese Bedingungen Bewusstsein gibt. Der
Versuch einer empirischen Herleitung von
Bewusstsein verlduft obendrein logisch zir-
kulir: Mit dem Bewusstsein wird — je nach
Forschungslage — irgendwann in der Ent-
wicklungsgeschichte ein bewusstloser Zu-
stand angesetzt und ein bewusster Zustand
hergeleitet. Das Ergebnis wird also fiir
das Zustandebringen bereits in Anspruch
genommen. Davon ist jedoch ein Zirkel
anderer Art, ein epistemologischer, zu unter-
scheiden: Alle Grundbegriffe der Philoso-
phie (Bewusstsein, Vernunft, Sprache ...)
sind nur auf diese Art zirkuldr thematisier-
bar. Aussagen iiber das Bewusstsein sind
nur mit Hilfe des Bewusstseins moglich.
Diese ,Unbequemlichkeit’ (Kant) bringt es
mit sich, dass Bewusstsein nicht restlos ob-
jektivierbar ist, weil es Bewusstsein braucht,
um tiber Bewusstsein Aussagen treffen zu
kénnen. Damit ist auch klar, dass Bewusst-
sein nicht ein Gegenstand unter anderen ist,
und zwar nicht nur, weil es nicht physi-
kalisch fassbar ist, sondern weil es die Er-
moglichungsbedingung oder transzenden-
tale Bedingung dafiir ist, dass es fiir uns
iiberhaupt Gegensténde gibt. Diese ,trans-
zendentale Differenz’ (Heintel) wird von
Verf. iibersehen, wenn er Bewusstsein als
weine fundamentale biologische Realitdt
wie Haut oder Zahne” (80) ansieht.

Fiir den Verf. ist klar, dass blo8 eine Ande-
rung unseres Erkenntnisapparates das Rét-
sel des Bewusstseins zu 18sen vermochte.
Vielleicht ermoglicht jemals der Fortschritt
der Erkenntnis im Bereich der Gentechno-



Aktuelle Fragen

79

logie, unser Erkenntnisvermégen in diese
Richtung zu manipulieren: ,Freilich reine
Science-Fiction”, wie Verf. einriumt, es
Jinteressiert hier nur die theoretische Mog-
lichkeit” (245). Da es fiir Verf. grundsitzlich
denkbar erscheint, dass unser Erkenntnis-
fortschritt unser Erkenntnisvermdgen &n-
dert, zieht er sich dadurch doch den Vor-
wurf des Selbstwiderspruchs zu: hat es
doch weiter oben geheifsen, dass fortschrei-
tende Erkenntnis keine Abhilfe schaffen
wird, weil unser Erkenntnisvermégen fiir
die Losung des Leib-Seele-Problems nicht
gebaut ist. Also doch eine praktische und
keine prinzipielle Unmdglichkeit! — Aber
auch durch alle Anstrengung der Biowis-
senschaften wird man der dem Bewusst-
sein eigentiimlichen ,Unbequemlichkeit’
nicht Herr werden. , Die Probleme sind in
uns, nicht in der Welt” (195), allerdings, wie
deutlich geworden ist, sind sie nicht in
der biologischen Ausstattung unseres Ver-
standes zu orten, sondern in der transzen-
dentallogischen Sonderstellung unseres Be-
wusstseins.

Hat man sich diesen Sachverhalt einmal
klar gemacht, dann wird auch die oft ge-
brauchte Rede, dass ,das Bewusstsein sei-
nen Sitz im beobachtbaren Gehirn hat” (62),
problematisch: das Bewusstsein solcher Art
zu lokalisieren heifst doch, es wiederum zu
einem raum-zeitlichen Gegenstand zu ma-
chen und das Gehirn als blofs faktische Vor-
aussetzung flir Bewusstsein zu verkennen.

An einem anderen Themenbereich, Sterben
und Tod, lasst sich nochmals eindrucksvoll
verdeutlichen, dass Verf. den transzenden-
talen Aspekt des Bewusstseins iibersieht. In
diesem Zusammenhang kommt er auf das
JIch’ oder ,Selbst’ zu sprechen, das er als
Subjekt der Bewusstseinszustidnde und der
Reflexion auf diese bestimmt. So wie das
Bewusstsein ein Geheimnis ist, so ist es
auch das Ich: ,Wir haben keine Arbeits-
hypothesen von dem, was es fiir das Selbst
bedeutet, zu werden und zu vergehen. Wir
sind damit in der Position zu wissen, dass
Selbste zu existieren aufhdren, wobei wir
aber nicht verstehen, was es mit diesem Er-
eignis auf sich hat. Und das passt zu dem,
was ich die ganze Zeit iiber sage — wir ha-
ben keine klare Vorstellung von der Natur

des Selbst. Wenn wir das Wesen des Ichs
kennen wiirden, wiissten wir, wie es fiir
das Ich [!] ist, wenn es aufhért zu sein”
(192). Wie verhilt sich hier die Rede vom
,Wir’ zum Ich? Wird hier nicht wieder deut-
lich, dass das gegenstindlich gedachte Ich
eines Ichs (hier als Wir kaschiert) zur Ver-
gegenstiandlichung bedarf? Wir, die wir zu
uns ,ich’ sagen, kénnen unser eigenes Ich
nie los werden. Denn ich bin es, der sich
vergegenwartigt, nicht mehr zu sein. Und
ich stelle mir dabei wiederum mich vor
als nichtseiend; und weil wir unser Selbst
auch im Nichtsein noch voraussetzen, ver-
binden wir damit mehr oder weniger ange-
nehme Empfindungen. Jeder von uns kennt
schliefSlich die Vorstellung des eigenen Be-
grabnisses. Das setzt nicht nur voraus, dass
ich lebe, wenn ich mir das vorstelle, son-
dern dabei denke ich mich, der ich tot bin,
als fortdauernd existierend.

McGinn hat sein Buch, basierend auf Fach-
verdffentlichungen, fiir ein breites Publi-
kum geschrieben. Dementsprechend liest
es sich. Nicht zuletzt dadurch ist es so ge-
eignet und anregend, sich iiber Probleme
des Bewusstseins klarer zu werden.

Linz Michael Hofer





