
Das aktuelle theologische Buch 

Das aktuelle theologische Buch 

COLIN McGINN, Wie kommt der Geist in die 
Materie? Das Rätsel des Bewusstseins. Aus 
dem Englischen von Susanne Kuhlmann­
Krieg. CH. Beck, München 2001. (267), 
S 277,-. ISBN 3-406472-17-6 
In den "Geschichten aus dem Wienerwald", 
wie sie Ödön von Horvath erzählt, findet 
sich folgende Begebenheit: Oskar, Fleisch­
hauer und nicht eben zart besaitet, muss 
seine Angebetete buchstäblich überreden 
zu einem Rendezvous. Die dem Fräulein 
abgetrotzte Zustimmung lässt Oskar dann 
doch nicht recht zufrieden sein und veran­
lasst ihn zu der Bemerkung: "Jetzt möchte 
ich in deinen Kopf hineinsehen können, 
ich möcht dir mal die Hirnschale herunter 
und nachkontrollieren, was du da drinnen 
denkst ... " Das Ergebnis könnte enttäu­
schender und verheerender zugleich nicht 
sein. ließe Oskar Marianne diese ,Behand­
lung' angedeihen, würde er sie schlicht und 
einfach umbringen, außerdem würde er bei 
Öffnung des Kopfes nicht die gesuchten 
Gedanken finden; auch nicht bei genaues­
tem Hinsehen, sondern bloß das Gehirn. 
Die daraus schon ersichtliche, eigentüm­
liche Art des Gegebenseins von Bewusst­
sein lässt sich durch ein weiteres, philo­
sophisch wirkmächtigeres Beispiel verdeut­
lichen: Leibniz hat im § 17 der "Monadolo­
gie" durch das sogenannte ,Mühlengleich­
nis' die Nichterfassbarkeit des Bewusst­
seins als Gegenstand herausgestellt. Man 
denke sich das Gehirn, meinetwegen das 
der oben zitierten Marianne, als Mühle, in 
der man umhergehen könne. - Nirgendwo 
wird man zwischen all den mechanischen 
Teilen über einen Gedanken stolpern. 
Was ist also das Bewusstsein? Wie kommt 
es zustande? Unter Bewusstsein versteht 
Verf. die Fähigkeit zu Wahrnehmungen, 
Gefühlen, Empfindungen und Gedanken. 
Angesichts dieses weiten Begriffs von Be­
wusstsein ist es möglich, dieses - wohl 
unter Abzug der Fähigkeit zu Gedanken -
auch Tieren zuzuschreiben: sie sehen, rie­
chen und haben Schmerzempfinden. 
Der angesprochene Umstand, dass Be­
wusstsein nicht ein Gegebenes neben an-

77 

deren, physikalisch erfassbaren Gegenstän­
den ist, hat nicht nur das ,Leib-Seele-Pro­
blem' entstehen lassen, sondern auch man­
nigfache Lösungsvorschläge provoziert. 
Verf. vertritt folgende These: Eine Analyse 
des Gehirns, wie feinkörnig sie auch sein 
mag, lässt uns niemals auf das Bewusstsein 
stoßen. Das haben auch unsere Beispiele 
gelehrt. Es gibt Bewusstsein, allein: wir 
können es nicht erkennen. Der Teufel steckt 
im Detail beziehungsweise in desem Fall in 
der Begründung, die Verf. für diesen Sach­
verhalt gibt: Das sei uns menschlichen We­
sen prinzipiell nicht möglich, weil unser 
Verstand dies nicht zulässt. Unser durch die 
Evolution geformtes Erkenntnisvermögen ist 
dazu nicht in der Lage. Der Grund für die 
Unmöglichkeit ist also nicht ein bloß prakti­
scher, der sich aufs Erkennen bezöge und 
sich durch Verfeinerung der Methoden auf­
heben ließe, sondern ein prinzipieller, aller­
dings biologisch-naturalistisch gehaltener. 
Und darin liegt das Problem. 

Verf. grenzt seinen Naturalismus von zwei 
anderen Positionen ab: Einerseits gegen­
über dem Materialismus, den er - ohne dies 
so zu kennzeichnen - als reduktiven Mate­
rialismus vorstellt. Bewusstsein lässt sich 
auf Gehirnvorgänge reduzieren. (In der 
Diskussion ist es üblich geworden, diese 
Art des Materialismus vom eliminativen zu 
unterscheiden, der Bewusstsein überhaupt 
leugnet. Wir werden sehen, dass Verf. eine 
Spielart der dritten möglichen Position, 
einen nicht-reduktiven Materialismus, ver­
tritt.) Andrerseits gegenüber dem Dualis­
mus, der keinerlei logische Beziehung zwi­
schen Geist und Gehirn annimmt. Am Ma­
terialismus ist die Annahme zu würdigen, 
dass Bewusstsein "irgendwie aus Materie 
hervorgeht" (139); am Dualismus wiede­
rum, dass er an der Nichträumlichkeit des 
Bewusstseins festhält, dass Bewusstsein 
also kein physikalischer Gegenstand sein 
kann. 

Es gibt also das Bewusstsein, mentale Zu­
stände, Ereignisse, ja mentale Kausalität 
(Wille), aber es fragt sich, wie Bewusstsein 
entstanden ist und weiterhin, wie der Zu­
sammenhang zwischen Gehirn und Geist, 
Körper und Seele, zu denken ist. Das Her­
vorgehen des Geistes aus der Materie, man 



78 

spricht von Emergenz, ist durch die Evolu­
tionstheorie Darwins, die eine empirische 
Theorie ist, allerdings nicht zu erklären: 
Evolution wird dort als durch natürliche 
Selektion stattfindend gedacht. Zufällige 
Mutationen verschaffen Uberlebensvorteile 
und erzeugen einen Selektionsdruck gegen­
über den Lebewesen derselben Gattung, 
die diese nicht aufweisen. Mutation ist eine 
Neuorganisation von Materie. Wie aus ,be­
wusstloser' Materie Bewusstsein entsteht, 
ist damit nicht erklärt. Ein erstaunliches 
Ergebnis für unser populärwissenschaftlich 
auf den Materialismus eingeschworenes 
Alltagsbewusstsein. Die Evolutionstheorie 
vermag die Lücke zwischen Geist und Ma­
terie also nicht zu schließen, darin ist Verf. 
zuzustimmen. 

Allerdings ist die Behauptung einer empi­
risch-genetischen Unableitbarkeit, darauf 
läuft die Zurückweisung der Evolutions­
theorie ja hinaus, aus verschiedenen Grün­
den möglich. Und hier liegt, wie gesagt, das 
Problem. "Lieber Gott", ließe sich diesbe­
züglich mit dem jungen Schelling ausrufen, 
"bewahre uns vor unsern Freunden, denn 
mit den Gegnern wollen wir schon fertig 
werden." Verf:s Gründe sind zwar prinzi­
pieller, aber naturalistischer Art. Die empi­
risch-genetische Ableitbarkeit ist unserem 
Erkenntnisapparat, wie er sich in der Na­
turgeschichte entwickelt hat, nicht mög­
lich. Unser Erkenntnisvermögen sei für be­
stimmte Zwecke geeignet, für andere - wie 
zum Beispiel die Lösung des Leib-Seele­
Problems - nicht, so wie der Fisch sich nur 
im Wasser behende zu bewegen vermag. 
Gemäß seinem Naturalismus kommen für 
Verf. nur natürliche Gründe für das Be­
wusstsein in Frage. Ansonsten wäre das 
Faktum des Bewusstseins ein Wunder, das 
ein Naturalist nicht gelten lassen kann. 
Vielmehr ist das Bewusstsein ein Rätsel, 
da "wir irgendwelche neuen Unbeobacht­
barkeiten postulieren müssen, um das Be­
wusstsein zu erklären" (162), "denn es gibt 
keinen Grund anzunehmen, dass jede theo­
retisch interessante Eigenschaft der Welt 
apriori wahrnehmbar sein muss" (65). 

Eine andere Angabe gleichermaßen prinzi­
pieller Gründe stellt eine transzendental­
philosophisch orientierte Argumentation zur 

Das aktuelle theologische Buch 

Verfügung. Hier wird ebenfalls die empi­
risch-genetische Unableitbarkeit vertreten, 
allerdings aus Gründen, die aus der Son­
derstellung des Bewusstseins resultieren. 
Während Verf. davon ausgeht, dass "irgend­
eine Eigenschaft des Gehirns für das Be­
wusstsein verantwortlich ist" (42), es nicht 
bloße Voraussetzung, sondern "generativ" 
(109) ist, die empirische Froschung diese 
Eigenschaft als notwendige und hinrei­
chende Bedingung jedoch nicht erkennen 
kann, traut die transzendentalphilosophi­
sche Position empirischer Forschung nur 
die Feststellung notwendiger Bedingungen 
zu, ohne die es Bewusstsein nicht geben 
kann, was jedoch nicht heißt, dass es durch 
diese Bedingungen Bewusstsein gibt. Der 
Versuch einer empirischen Herleitung von 
Bewusstsein verläuft obendrein logisch zir­
kulär: Mit dem Bewusstsein wird - je nach 
Forschungslage - irgendwann in der Ent­
wicklungsgeschichte ein bewusstloser Zu­
stand angesetzt und ein bewusster Zustand 
hergeleitet. Das Ergebnis wird also für 
das Zustandebringen bereits in Anspruch 
genommen. Davon ist jedoch ein Zirkel 
anderer Art, ein epistemologischer, zu unter­
scheiden: Alle Grundbegriffe der Philoso­
phie (Bewusstsein, Vernunft, Sprache ... ) 
sind nur auf diese Art zirkulär thematisier­
bar. Aussagen über das Bewusstsein sind 
nur mit Hilfe des Bewusstseins möglich. 
Diese ,Unbequemlichkeit' (Kant) bringt es 
mit sich, dass Bewusstsein nicht restlos ob­
jektivierbar ist, weil es Bewusstsein braucht, 
um über Bewusstsein Aussagen treffen zu 
können. Damit ist auch klar, dass Bewusst­
sein nicht ein Gegenstand unter anderen ist, 
und zwar nicht nur, weil es nicht physi­
kalisch fassbar ist, sondern weil es die Er­
möglichungsbedingung oder transzenden­
tale Bedingung dafür ist, dass es für uns 
überhaupt Gegenstände gibt. Diese ,trans­
zendentale Differenz' (Hein tel) wird von 
Verf. übersehen, wenn er Bewusstsein als 
"eine fundamentale biologische Realität 
wie Haut oder Zähne" (80) ansieht. 

Für den Verf. ist klar, dass bloß eine Ände­
rung unseres Erkenntnisapparates das Rät­
sel des Bewusstseins zu lösen vermöchte. 
Vielleicht ermöglicht jemals der Fortschritt 
der Erkenntnis im Bereich der Gentechno-



Aktuelle Fragen 

logie, unser Erkenntnisvermögen in diese 
Richtung zu manipulieren: "Freilich reine 
Science-Fiction", wie Verf. einräumt, es 
"interessiert hier nur die theoretische Mög­
lichkeit" (245). Da es für Verf. grundsätzlich 
denkbar erscheint, dass unser Erkenntnis­
fortschritt unser Erkenntnisvermögen än­
dert, zieht er sich dadurch doch den Vor­
wurf des Selbstwiderspruchs zu: hat es 
doch weiter oben geheißen, dass fortschrei­
tende Erkenntnis keine Abhilfe schaffen 
wird, weil unser Erkenntnisvermögen für 
die Lösung des Leib-Seele-Problems nicht 
gebaut ist. Also doch eine praktische und 
keine prinzipielle Unmöglichkeit! - Aber 
auch durch alle Anstrengung der Biowis­
senschaften wird man der dem Bewusst­
sein eigentümlichen ,Unbequemlichkeit' 
nicht Herr werden. "Die Probleme sind in 
uns, nicht in der Welt" (195), allerdings, wie 
deutlich geworden ist, sind sie nicht in 
der biologischen Ausstattung unseres Ver­
standes zu orten, sondern in der transzen­
dentallogischen Sonderstellung unseres Be­
wusstseins. 

Hat man sich diesen Sachverhalt einmal 
klar gemacht, dann wird auch die oft ge­
brauchte Rede, dass "das Bewusstsein sei­
nen Sitz im beobachtbaren Gehirn hat" (62), 
problematisch: das Bewusstsein solcher Art 
zu lokalisieren heißt doch, es wiederum zu 
einem raum-zeitlichen Gegenstand zu ma­
chen und das Gehirn als bloß faktische Vor­
aussetzung für Bewusstsein zu verkennen. 

An einem anderen Themenbereich, Sterben 
und Tod, lässt sich nochmals eindrucksvoll 
verdeutlichen, dass Verf. den transzenden­
talen Aspekt des Bewusstseins übersieht. In 
diesem Zusammenhang kommt er auf das 
,Ich' oder ,Selbst' zu sprechen, das er als 
Subjekt der Bewusstseinszustände und der 
Reflexion auf diese bestimmt. So wie das 
Bewusstsein ein Geheimnis ist, so ist es 
auch das Ich: "Wir haben keine Arbeits­
hypothesen von dem, was es für das Selbst 
bedeutet, zu werden und zu vergehen. Wir 
sind damit in der Position zu wissen, dass 
Selbste zu existieren aufhören, wobei wir 
aber nicht verstehen, was es mit diesem Er­
eignis auf sich hat. Und das passt zu dem, 
was ich die ganze Zeit über sage - wir ha­
ben keine klare Vorstellung von der Natur 

79 

des Selbst. Wenn wir das Wesen des Ichs 
kennen würden, wüssten wir, wie es für 
das Ich [!] ist, wenn es aufhört zu sein" 
(192). Wie verhält sich hier die Rede vom 
,Wir' zum Ich? Wird hier nicht wieder deut­
lich, dass das gegenständlich gedachte Ich 
eines Ichs (hier als Wir kaschiert) zur Ver­
gegenständlichung bedarf? Wir, die wir zu 
uns ,ich' sagen, können unser eigenes Ich 
nie los werden. Denn ich bin es, der sich 
vergegenwärtigt, nicht mehr zu sein. Und 
ich stelle mir dabei wiederum mich vor 
als nichtseiend; und weil wir unser Selbst 
auch im Nichtsein noch voraussetzen, ver­
binden wir damit mehr oder weniger ange­
nehme Empfindungen. Jeder von uns kennt 
schließlich die Vorstellung des eigenen Be­
gräbnisses. Das setzt nicht nur voraus, dass 
ich lebe, wenn ich mir das vorstelle, son­
dern dabei denke ich mich, der ich tot bin, 
als fortdauernd existierend. 
McGinn hat sein Buch, basierend auf Fach­
veröffentlichungen, für ein breites Publi­
kum geschrieben. Dementsprechend liest 
es sich. Nicht zuletzt dadurch ist es so ge­
eignet und anregend, sich über Probleme 
des Bewusstseins klarer zu werden. 
Linz Michael Hofer 

 

 

 




